
 1 

DIOCESI SUBURBICARIA DI ALBANO 

Ufficio per la Vita Consacrata 

 

 

 

 

 

 

 

Ai membri delle famiglie religiose, 

 

nel cuore del nostro cammino diocesano, mentre continuiamo a cercare insieme 

vie di comunione e corresponsabilità nella Chiesa di Albano, la Quaresima 2026 ci è 

consegnata come un tempo di grazia, di purificazione e di rinnovato ardore evangelico. 

Direbbe Romano Guardini che «la quaresima richiama la direzione fondamentale della 

vita cristiana»1. 

Pertanto, desidero rivolgervi una parola semplice e fraterna, che nasce dalla 

gratitudine per la vostra presenza nella nostra Chiesa particolare e dal desiderio di 

camminare insieme verso la Pasqua del Signore. 

Nel Messaggio per la Quaresima 2026, Papa Leone XIV affida alla Chiesa tre 

parole: ascoltare, digiunare e insieme. Non sono indicazioni generiche o semplici 

consigli spirituali, ma degli orientamenti per scelte consapevoli, teologicamente dense 

e pastoralmente applicabili. 

Tra queste tre parole esiste una profonda dinamica unitaria: non sono azioni 

parallele, ma esprimono un unico movimento di conversione. Ascoltare significa fare 

spazio dentro di sé: tacitare il rumore interiore, sospendere l’autoreferenzialità, 

permettere alla Parola di Dio di trovare dimora nel cuore. È un atto di disponibilità 

radicale, che rimette Dio al centro e riconosce che la verità non nasce da noi, ma ci 

precede e ci interpella. 

Digiunare, a sua volta, significa fare spazio fuori di sé: alleggerire il rapporto 

con le cose, con il possesso, con ciò che tende a occupare il cuore. Non è solo rinuncia 

materiale, ma esercizio di libertà. È la scelta di sottrarre ciò che appesantisce per 

restituire priorità all’essenziale. 

Insieme, è tipico del cammino ecclesiale e comunitario. La quaresima non è mai 

solo un fatto individuale. Nella nostra Diocesi stiamo imparando, con pazienza, a 

declinare la sinodalità come stile. Anche la vita consacrata è chiamata a questo 

esercizio: ascoltarsi reciprocamente, lasciarsi interrogare, cercare insieme. 

L’ascolto purifica l’interiorità, liberandola dal rumore e dall’illusione di 

autosufficienza. Il digiuno purifica la relazione con il mondo, liberandola dall’idolatria 

del consumo e dall’accumulo. Insieme, aiuta a ricomporre l’unità del cuore: la donna 

e l’uomo tornano ad essere unificati, orientati, centrati su Dio. La Quaresima diventa 

 
1 Cf. GUARDINI R., Il Signore, Vita e pensiero, Milano 2005. 



 2 

così un tempo di ricentramento profondo, in cui l’interiorità e la concretezza della vita 

consacrata si armonizzano nella sequela del Signore. 

 

Ascoltare 
 

La Quaresima nasce come tempo di ritorno alla Parola. «Ascolta, Israele»2 è 

l’atto fondativo dell’Alleanza. Sul Tabor il Padre dice: «Questi è il Figlio mio… 

ascoltatelo»3. Il Santo Padre ci ricorda che Dio è Colui che ascolta: «Ho osservato la 

miseria del mio popolo… ho udito il suo grido»4. L’ascolto di Dio è coinvolgente, non 

è distaccato: genera liberazione, suscita missione, apre cammini. 

Un primo invito, per questi quaranta giorni: rimettere la lectio divina 

comunitaria al centro della vita fraterna; inoltre custodire tempi reali di silenzio; 

ascoltare non solo la Scrittura, ma anche il grido dei poveri, delle fragilità, delle fatiche 

presenti nelle nostre comunità e nel territorio diocesano. 

Non si cambia vita se prima non si lascia spazio alla voce di Dio. Chi ogni giorno 

si mette in ascolto della Parola del Signore non può non educarsi anche all’ascolto 

dell’altra/o. «È nell’ascolto quotidiano, personale e comunitario, della Parola, che 

possiamo acquisire quello sguardo «altro» che ci permette di leggere la nostra vita 

personale e comunitaria con gli occhi della fede e non in una prospettiva meramente 

«mondana»5. 

Ci interroghiamo sulla nostra capacità di ascolto reciproco in comunità? 

Dovremmo promuovere percorsi di ascolto e dialogo in ogni comunità, per imparare 

sempre più ad ascoltarci reciprocamente e a camminare insieme in uno stile 

autenticamente sinodale6. 

Un grande Maestro di spiritualità e amico dom Benedetto Calati di Camaldoli, 

sosteneva che la qualità e la verità della vita delle nostre comunità dipenda 

essenzialmente dalla centralità della lectio e della liturgia, in una prospettiva non 

slegata dall’esistenza, ma nella convinzione che solo a partire da questi elementi 

essenziali della vita cristiana le nostre comunità possano vivere nella comunione e nel 

continuo discernimento dalla volontà di Dio7. 

La Quaresima è anzitutto tempo di ascolto. Non di parole moltiplicate, ma di 

Parola accolta. Inoltre ascoltare significa: sospendere il proprio giudizio; riconoscere 

che la verità non nasce da me ma mi precede.  

In un tempo ecclesiale segnato dalla parola “sinodalità”, l’ascolto non è solo una 

pratica spirituale individuale, ma una forma ecclesiale: la Chiesa si rinnova quando 

torna a mettersi in ascolto dello Spirito. Per la vita consacrata questo è decisivo: 

l’ascolto è la radice dell’obbedienza evangelica. Non è prima una norma, ma una 

relazione. 

 
2 Dt 6, 4. 
3 Mc 9, 7. 
4 Es 3,7. 
5 FERRARI M., Centralità della Scrittura e vita comunitaria, in “Testimoni”, 2 (2026), p. 27.  
6 Idem. 
7 Idem  



 3 

In una cultura rumorosa, iperconnessa, reattiva, Papa Leone XIV sembra dire: 

la Quaresima non è prima di tutto “fare di più”, ma fare silenzio per ascoltare meglio. 

L’ascolto diventa: guarigione dell’attivismo, purificazione delle parole, spazio per la 

conversione comunitaria.  

Certo ascoltare e rendere possibile farsi ascoltare; è una grande sfida poiché 

indica l’atto di aprirsi e accogliere la sofferenza dell’altra/o e purtroppo anche nelle 

case religiose «la maggior parte degli orecchi si chiude alle parole che cercano di dire 

una sofferenza»8.  

Distribuiamo farmaci per contenere la depressione, ma mezz’ora di tempo per 

ascoltare il silenzio, la tristezza della depressa/o non la troviamo mai. Con i farmaci, 

utili senz’altro, interveniamo sull’organismo, sul meccanismo biochimico, ma la parola 

strozzata dal silenzio e resa inespressiva da un volto che sembra di pietra, ci interpella 

per trovare il tempo e la voglia, la pazienza, la disposizione ad ascoltare9. Non c’è vera 

conversione senza ascolto. E non c’è vera profezia senza un orecchio attento alla realtà. 

 

Digiunare 
 

Il digiuno nella Scrittura non è mai solo pratica ascetica: Mosè digiuna prima di 

ricevere la Legge10. Gesù digiuna nel deserto prima della missione11. Isaia ricorda: 

«Non è piuttosto questo il digiuno che voglio?»12 (Is 58). Il digiuno prepara una 

rivelazione. Digiunare significa: riconoscere che non tutto mi è necessario; fare spazio; 

creare vuoto perché Dio possa riempirlo. Teologicamente è un gesto escatologico: 

ricorda che l’uomo non vive di solo pane13 e che il suo desiderio ultimo è Dio.  

In un tempo segnato da consumo, velocità e saturazione, il digiuno diventa: atto 

profetico contro l’idolatria del possesso; esercizio di libertà; gesto solidale verso chi 

manca del necessario. Per la vita consacrata è ritorno alla radicalità evangelica: 

non rinuncia sterile, ma libertà per amare. 

Papa Leone XIV sembra indicare che la Quaresima 2026 non è tempo di 

moltiplicare pratiche, ma di tornare all’essenziale: una Chiesa che digiuna prima di 

pretendere. Il digiuno non è una pratica accessoria, ma un esercizio che educa il 

desiderio. Ci aiuta a discernere ciò che è essenziale. 

Il Papa ci invita a una forma concreta e spesso trascurata di digiuno: quello dalle 

parole che feriscono. Quanto è necessario anche nelle nostre comunità! Digiunare dalle 

parole taglienti. Digiunare dal giudizio immediato. Digiunare dal mormorio e dalle 

divisioni sottili. 

La vita fraterna è uno dei luoghi più delicati e preziosi della nostra testimonianza. 

In un tempo segnato da polarizzazioni e linguaggi aggressivi, le nostre case religiose 

 
8 CHALIER C., Sagesse des sens. Le regard et l’écoute dans la tradition hébraique, Albin Michel, Paris 

1995, p. 91. 
9 Cf. GALIMBERTI U., Pantani nel deserto dei depressi, in “La Repubblica”, 18 febbraio 2004. 
10 Cf. Es 34,28. 
11 Cf. Mt 4,2. 
12 Cf. Is 58. 
13 Cf, Mt 4, 4. 



 4 

possono diventare laboratori di linguaggio riconciliato, spazi in cui la parola è 

misurata, gentile, capace di edificare. 

Vi incoraggio a vivere un digiuno che sia: sobrietà nello stile di vita; vigilanza 

nel parlare; attenzione concreta verso chi è nel bisogno; rinnovato impegno per la 

giustizia e la carità. Il digiuno autentico non chiude, ma apre. Non irrigidisce, ma dilata 

il cuore. 

 

Insieme 

 
 Il salmo 133, 1: ci ricorda: «Ecco, com’è bello e com’è dolce che i fratelli vivano 

insieme!»; l’insieme è benedizione, armonia, spazio della presenza di Dio. In 

quest’ottica, la terza parola del Messaggio di Papa Leone XIV, tocca un nodo 

particolarmente significativo per la vita consacrata: la conversione come cammino 

comunitario. Non si tratta soltanto di un itinerario interiore, personale – pur necessario 

– ma di una trasformazione che investe la forma concreta della nostra vita insieme. 

Il Papa parla di parrocchie, famiglie, gruppi ecclesiali e comunità religiose. È un 

richiamo chiaro: la Quaresima non è un tempo di “perfezionamento individuale”, ma 

di rinnovamento delle relazioni. Una comunità religiosa non nasce per organizzare 

servizi, ma per rendere visibile l’unità dei cuori in Dio. Se manca questo, tutto il resto 

diventa funzionale ma non evangelico. 

Agostino suggerisce che la vera riforma comunitaria non passa prima dalle 

strutture, ma dalla purificazione dell’amore, scrivendo: «Ama e fa’ ciò che vuoi»14; 

inoltre: «Il motivo principale per cui vi siete riuniti insieme è questo: vivere unanimi 

nella casa, e avere un’anima sola e un cuore solo in Dio»15. 

Molte crisi comunitarie nascono dall’attaccamento all’idea di comunità più che 

alle persone reali. Avverte Bonhoeffer: «Chi ama il proprio sogno di comunità 

distruggerà la comunità; chi ama invece le persone che fanno parte della comunità 

costruisce la comunità»16. 

Per noi consacrati questo significa chiederci: la nostra vita fraterna è realmente 

un cammino condiviso? Le nostre comunità sono luoghi di ascolto reciproco o 

semplicemente spazi di convivenza? Le decisioni nascono dal discernimento comune 

o da dinamiche implicite e non esplicitate? La conversione quaresimale, allora, non 

riguarda solo ciò che facciamo, ma come viviamo insieme. 

Il Papa è molto concreto: la conversione riguarda lo stile delle relazioni, la 

capacità di lasciarsi interrogare dalla realtà. Una comunità può osservare regole 

perfette e tuttavia vivere relazioni fredde o formali. Papa Francesco ci offre due buone 

pratiche quaresimali per declinare “insieme”: «la fraternità non nasce spontaneamente. 

 
14 Commento alla prima lettera di San Giovanni, Città Nuova, Roma 2013, VII, 8. 
15 La Regola, Città Nuova, Roma 1996, I, 2. 
16 BONHOEFFER D., Vita Comune, Queriniana, Brescia 2020, Cap. I. 



 5 

è un cammino»17;  «meglio una Chiesa accidentata che una Chiesa malata di 

autoreferenzialità»18. 

 

In ultimo, prendiamo atto che la Quaresima è un cammino verso Gerusalemme. 

È un cammino pasquale. Seguire Cristo sulla via della Croce significa accettare che 

anche le nostre fragilità, le nostre fatiche istituzionali, le nostre stanchezze possano 

diventare luogo di purificazione e di fecondità. 

Non scoraggiamoci davanti ai numeri che diminuiscono, alle complessità 

organizzative, alle difficoltà generazionali. Se restiamo radicati nella Parola e nella 

comunione, il Signore continuerà a generare vita. La Pasqua non è il frutto delle nostre 

strategie, ma dell’obbedienza fiduciosa al Padre. 

Carissime/i, chiediamo insieme la grazia: di un orecchio più attento a Dio e agli 

ultimi; di un digiuno che purifichi il cuore e il linguaggio; di comunità capaci di ascolto 

e di misericordia; di una vita consacrata sempre più inserita e corresponsabile nella 

Chiesa di Albano. 

Vi accompagno con la preghiera e vi porto uno ad uno nel cuore, grato per il 

dono della vostra vocazione e del vostro servizio silenzioso e fedele. La Vergine Maria, 

donna dell’ascolto e del silenzio fecondo, ci conduca verso la gioia della Pasqua. Con 

affetto grande. 

 

Don Gian Franco Poli 
Vicario Episcopale 

 

 

Albano Laziale, 18 febbraio 2026 – Le Ceneri 
 

 
17 FRANCESCO, Lettera Enciclica Fratelli tutti, 3 ottobre 2020, n. 103. 
18 ID., Esortazione Apostolica Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, n. 49. 


